
ดร.สพสันติ์ เพชรคำ� 

       ลวงลุ่มนํ้าโขง : การเปลี่ยนแปลงพื้นที่  

       ทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนบริเวณ  

       พรมแดนไทย-ลาว



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

32 

ลวงลุมน้ําโขง : การเปลี่ยนแปลงพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชน
บริเวณพรมแดนไทย-ลาว 

Luang in Mekong River: The Change of Socio-economic Space of Communities  
in Thai-Laos Boundary 

 

ดร.สพสันติ ์เพชรคํา 1 
 

บทคัดยอ 
  บทความนี้เปนการนําเสนอผลการศึกษาแบบชาติพันธุวรรณนา (Ethnography) ในพื้นที่ชุมชน
บริเวณพรมแดนไทย-ลาว โดยมีจุดมุงหมายเพื่อศึกษาการเปลี่ยนแปลงพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชน
ไทย-ลาวบริเวณลวงลุมน้ําโขงภายใตบริบทรัฐชาติสมัยใหม โดยใชแนวคิดพื้นที่ (Space)กับแนวคิดเรื่อง
พรมแดน (Boundary) เปนแนวทางสําคัญในการศึกษา ผูวิจัยตองการชี้ใหเห็นวา พ้ืนที่ลวงลุมน้ําโขงบริเวณ
พรมแดนไทย-ลาวไมไดมีสถานะเปน“พ้ืนที่ทางกายภาพ” (Physical Space) สําหรับหาปลาในบริเวณแมน้ําโขง
แตเพียงอยางเดียว แตอยูในสถานะ “พ้ืนที่ทางเศรษฐกิจและสังคม” (Socio-Economic Space) ที่ถูกสรางขึ้น เปน
พ้ืนที่ที่มีความยืดหยุนและลื่นไหลบนพรมแดน (Boundary) ระหวางรัฐชาติไทยกับลาว รวมทั้งเปนพื้นที่ที่ถูก
ชวงชิง (Contested Space) จากอํานาจรัฐ นายทุนและชุมชนในทองถิ่น อันเนื่องมาจากการกําหนดเสนแบง
พรมแดนที่เกิดขึ้นพรอมกับ “แผนที่” จากความเปนรัฐชาติสมัยใหมในชวงอาณานิคมฝรั่งเศสเขาปกครองลาว 
อยางไรก็ตามชาวบานทั้งสองฝงโขงก็มิไดยอมจํานนตออํานาจรัฐที่ทับซอนลงบนพื้นที่ของชุมชนเสมอไป แตมี
“ปฏิบัติการ” เพื่อปรับเปลี่ยนความสัมพันธให “อํานาจของชุมชน” กลับลงทับซอนกับพื้นที่ของอํานาจรัฐไดอีก
เชนกัน 
 

Abstract 
This article presents the study on the ethnography of the communities at Thai-Laos boundary. Its 

aim is to examine the socio-economic change of the communities located along the Mekong River, the border 
between Thailand and Lao PDR. The concept of space and boundary is employed as the key method to 
conduct this study. This research desires to indicate that the Luang space in the Thai-Laos boundary is not 
only a physical space where people can do fishing, but as the status of the socio-economic space. It is a 
flexible area in Thai-Lao bordering area, as well as a contested space caused by governmental power, 

                                                           
1 คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฎสกลนคร 



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

33 

upholders, and local communities; this disputed borderline was originated from the state of being a modern 
nation state during the French colonization of Laos. Yet the people living on both sides of the river do not 
surrender to government power. Conversely they have undergone an “operation” to reinforce their 
“community power” to overlap the political power. 
 

บทนํา  

 ความสนใจครั้งแรกของผูวิจัยในการศึกษาพื้นที่บริเวณชุมชนพรมแดนไทย-ลาวในลุมน้ําโขง 
เกิดขึ้นเมื่อประมาณป พ.ศ. 2531 ในขณะนั้นประเทศไทยมีนโยบาย “เปลี่ยนสนามรบอินโดจีนเปนสนาม
การคา” ผูวิจัยจึงมีโอกาสเดินทางไปประเทศลาวเปนครั้งแรกในชีวิตจากงานเชื่อมความสัมพันธไมตรีไทย-ลาว 
ระหวางแขวงสะหวันนะเขตกับจังหวัดมุกดาหาร การรบัรูเรื่อง “พรมแดนในจินตนาการ” (Imagined Boundary) 
ของผูวิจัยครั้งนั้นหมายถึง พ้ืนที่มีการแบงแยกหรือกีดกั้นผูคนที่ไมใชสมาชิกของระบบสังคมใหออกจากกัน แต
การขามแมน้ําโขงกลับทําใหผูวิจัยแปลกใจไมนอย เมื่อเห็นเรือหาปลาของชาวบานทั้งไทยและลาวจํานวนหลาย
สิบลํากําลัง “ไหลมอง” รวมกัน (หมายถึง การจับปลาในแมน้ําโขงดวยการใชอุปกรณที่เปน “ตาขาย” ชาวบาน
เรียกวา มอง) ในพื้นที่ที่ชาวบานเรียกวา “ลวง”  ปรากฏการณดังกลาวทําใหผูวิจัยเกิดขอสงสัยเกี่ยวกับ
ความหมายของพรมแดนวา ทําไมแมน้ําโขงจึงกลายเปน “พ้ืนที่ทางสังคม” (Social Space) ของชุมชนไทย-ลาว 
ที่สองฝายสามารถจัดการใชพ้ืนที่รวมกันไดในเมื่อมีเสนแบงพรมแดนของรัฐชาติขีดกั้นอยู ตอมาเมื่อผูวิจัยมี
โอกาสขามพรมแดนไปประเทศลาวหลายครั้ง และเมื่อมีโอกาสผูวิจัยก็มักแวะดูและพูดคุยแลกเปลี่ยนกับกลุม
พรานปลาบริเวณ “ลวง” ลุมน้ําโขงอยูเสมอ ทําใหผูวิจัยสนใจศึกษาเกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตของชุมชน
บริเวณพรมแดนไทย-ลาวบริเวณลวงลุมน้ําโขง โดยมีจุดมุงหมายเพื่อศึกษา การเปลี่ยนแปลงของพื้นที่ทาง
เศรษฐกิจและสังคมของชุมชนไทย-ลาวบริเวณ “ลวงลุมน้ําโขง” ภายใตบริบทรัฐชาติสมัยใหม 
 

วิธีดําเนินการวิจัย  
 การวิจัยนี้ใชวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Methodology) เก็บขอมูลภาคสนามและนําเสนอดวย
วิธีการ “ชาติพันธุวรรณา” (Ethnography) ผูวิจัยเลือกพื้นที่วิจัยแบบเจาะจง (Purposive Sampling) คือ “หมูบาน
น้ําลาว” (นามสมมุติ) เขตเมืองไชบุลี แขวงสะหวันนะเขต ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 
ต้ังอยูทางทิศใตของปากน้ําเซบั้งไฟ ลําน้ําสําคัญสายหนึ่งที่ไหลออกทางฝงซายของแมน้ําโขง ทําใหหมูบานแหง
นี้มีความสัมพันธทางเศรษฐกิจและสังคมกับชุมชนฝงไทยที่อยูฝงตรงกันขามของแมน้ําโขงเปนอยางมาก ทําให
ผูวิจัยตองเลือกใชพ้ืนที่วิจัยขามพรมแดนเพื่อครอบคลุมหมูบานน้ําไทย (นามสมมุติ) ที่ต้ังอยูตรงกันขามคนละ
ฝงแมน้ําโขง ในเขตอําเภอธาตุพนม จังหวัดนครพนม ประชากรและกลุมตัวอยางประกอบดวย กลุมคนหาปลา
ทั้งสองหมูบานเปนผูใหขอมูลหลัก (Key Informants) รวมทั้งมีการวิจัยงานเอกสาร (Documentary Research) 
เพื่อสรางความเขาใจในพัฒนาการทางประวัติศาสตรของพื้นที่พรมแดน ในการเก็บขอมูลภาคสนามผูวิจัยไดเขา



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

34 

ไปใชชีวิตทํากิจกรรมอยูรวมอาศัยกับชาวบานในสองหมูบานประมาณหนึ่งป แลวนําเสนอผลการวิจัยใน
ลักษณะการพรรณนาวิเคราะห (Description Analysis) 
 สําหรับแนวคิดในการศึกษาผูวิจัยใชแนวคิดเรื่อง “พ้ืนที่” (Space) กับแนวคิดเรื่อง “พรมแดน” 
(Boundary) เปนแนวทางสําคัญ แนวคิดเรื่องพื้นที่นั้นในงาน The Production of Space ของ Henri Lefebvre 
(1991) ถือไดวาเปนงานวิจัยสําคัญที่ต้ังคําถามเกี่ยวกับ “พ้ืนที่” Lefebvre ช้ีใหเห็นวา “พ้ืนที่” เปนอาณาบริเวณที่
สิ่งตางๆ มาปะทะประสานกันอยางหลากหลาย งานดังกลาวแบงการศึกษา “พ้ืนที่” (Types of Space) ออกเปน  
3 ประเภทดวยกันคือ พ้ืนที่ทางกายภาพ (Physical Space ) พ้ืนที่ภายใน (Mental Space) และพื้นที่ทางสังคม 
(Social Space) (Lefebvre.  1991 : 14) โดย Lefebvre มองวา การจะเขาใจชีวิตทางสังคมของผูคนนั้นควรตองหัน
กลับมาทบทวนความคิดตอสิ่งที่เรียกวา “พ้ืนที่” (Space) กันใหมอีกครั้ง ทั้งนี้เพื่อกาวขามใหพนไปจากการมอง
อาณาบริเวณตางๆ ที่แยกออกจากกัน การมองพื้นที่ของ Lefebvre  จึงเปนการมอง “พ้ืนที่” ในฐานะประดิษฐ
กรรมทางสังคม (Social Construct/Place Making) ที่บรรจุไวดวยความหมาย (Coded Space) ที่เกี่ยวของและเปน
สวนหนึ่งของชีวิตประจําวันของคนในสังคม  
 สวนแนวคิด “พรมแดน” (Boundary) โดยทั่วไปพรมแดนหมายถึง เสนแบงเขตแดนของรัฐชาติ 
(Nation Border) นอกจากนี้ ธงชัย วินิจจะกุล ผูเขียนเรื่อง “Siam Mapped : A History of Geo-body of a Nation” 
(1998) ไดนําเสนอแนวความคิดที่นาสนใจเกี่ยวกับ “ตัวตนทางภูมิศาสตร” (Geo-body) ซึ่งหมายถึง ปฏิบัติการ
ของเทคโนโลยีในการจัดการ “เขตแดน” เพื่อสรางพื้นที่ของรัฐชาติ (Nation State) ขึ้นมาโดยอาศัยความรูในการ
จัดการพื้นที่หรือภูมิศาสตร รวมทั้งการสรางสถาบันทางสังคมตางๆ ขึ้นมารองรับแนวคิด “Geo-body” การสราง
ตัวตนทางภูมิศาสตร (The Geo-body) จึงเปนเทคโนโลยีที่ทรงอํานาจของความเปนชาติ และสิ่งที่มีอิทธิพลทรง
อํานาจมากที่สุดคือ การสราง “ชาตินิยม” ดวยการนิยามความเปน “คนไทย” (Thainess) หรือความเปน “พวก
เรา” (We-self) ที่แตกตางจากคนอื่น (Otherness) (Winichakul.  1998 : 164)  
 

ผลการศึกษา  

 การใชแมน้ําโขงทํามาหากินรวมกันของชุมชนสองฝง ทําใหแมน้ําโขงเปนพื้นที่เศรษฐกิจและสังคม
ที่สําคัญ โดยเฉพาะบริเวณกลางลําแมน้ําโขงเปนแหลงทรัพยากรปลาที่เลี้ยงชีวิตผูคน พ้ืนที่จับปลาบริเวณ
ดังกลาวชาวบานเรียกกันทั่วไปวา “ลวง” ความหมายคําวา “ลวง” ของชาวบานคือ พ้ืนที่ที่ปลาอยูอาศัยและเปน
บริเวณพื้นที่ที่ใชจับปลาของชุมชน ชาวบานอธิบายลักษณะทางกายภาพ (Physical Space) ของลวงวา “ลวง” 
โดยทั่วไปมักมีความยาวประมาณ 1-2 กิโลเมตร สวนความกวางขึ้นอยูกับฤดูกาล เชน ฤดูฝนปริมาณน้ําในแมน้ํา
โขงมีมากอาจทําใหพ้ืนที่ลวงมีความกวางประมาณ 500-600 เมตร สวนในฤดูแลงความกวางของลวงอาจลดลง
เหลือเพียง 200-300 เมตรเทานั้น ลักษณะสําคัญของลวงที่เอื้อตอการจับปลาคือ บริเวณพื้นทองน้ําตองมีลักษณะ
คอนขางราบแบน ไมมีเกาะแกงและโขดหินขึ้นปะปนมากจนเกินไป ลักษณะของ “ลวง” ที่ดีจึงควรมีทองน้ํา
เปนพื้นทรายหรือพ้ืนหินกรวด เพราะหากทองน้ําไมราบเรียบหรือมีเกาะแกงและโขดหินมาก มักสงผลให
กระแสน้ําไหลเชี่ยวและไหลไมสม่ําเสมอ รวมทั้งโขดหินอาจเกาะเกี่ยวตาขายหรือ “มอง” ที่ใชจับปลาทําให



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

35 

เสียหายได พ้ืนที่ “ลวง” ในลุมน้ําโขงตอนลางบริเวณนี้มีอยูดวยกัน 4 แหง คือ ลวงหิน ลวงลัด ลวงหัวงามและ
ลวงทาเดื่อ  
 ลวงในลุมน้ําโขงสวนใหญเปนพื้นที่สิทธิสวนรวม (Common Property) ที่สมาชิกในชุมชนทั้งสอง
ฝงมีสิทธิในการเขาถึงทรัพยากรปลาไดอยางเทาเทียมในฐานะสมาชิกชุมชนเดียวกัน สิทธิสวนรวมดังกลาวนี้
เกิดขึ้นภายใตการยอมรับตามจารีตประเพณีปฏิบัติที่มีมานานตั้งแตในอดีต เชน มีการจัดลําดับหรือ “คิว” 
สําหรับการไหลมองรวมกัน อีกทั้งสมาชิกทุกคนตองทําการ “สาวลวง” รวมกันเพื่อชวยทําความสะอาดบริเวณ
พ้ืนที่หาปลา ดวยการเก็บกูซากกิ่งไมหรือเศษวัสดุอื่นใตพ้ืนน้ําในแมน้ําโขง รวมทั้งมีการประกอบพิธีกรรม
รวมกันของ “พรานปลา” ในลวงเดียวกัน เชน การเลี้ยง “ผีลวง” หรือผีประจําในลุมน้ําโขงตอนลางในบริเวณนี้ 
ชาวบานเรียกกันวา ผีหอ “เจาโตงกวาง” หรือผีเฮือน “เจาสามองค” โดยมีความเชื่อเกี่ยวกับตํานานพื้นบาน
เกี่ยวกับผีเจาเมืองสามองคและเลาสืบตอกันมาวา เจาเมืองสามองคนั้นเปนพี่นองกัน ไดแบงเขตแวนแควน
ปกครองประชาชนทั่วไปในบริเวณลุมแมน้ําโขงตอนลางดังนี้ พระอนุชาองคแรก คือ “เจาเมืองขวา” ปกครอง
บานเมืองอยูทางภาคเหนือครอบคลุมบริเวณ “สามหมื่นเมืองเฟอง” หรือเขตพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงทางแขวงหลวง
พระบางในปจจุบัน พระอนุชาองคที่สอง คือ “เจาโฮงกลาง” ไดปกครองเมืองอยูทางภาคใต ครอบคลุมพื้นที่ลวง
ลุมน้ําโขงแถบบริเวณ “วัดพูจําปาสัก” แขวงจําปาสัก ตามแนวตอเขตไมลมแบงแดนเขมร พรมแดนระหวาง
ประเทศลาวกับประเทศกัมพูชาในปจจุบัน สวนองคที่สามเปนพี่ชายคนโตคือ “เจาโตงกวาง” ไดปกครองรักษา
อยูที่เมืองทาคอย บริเวณใกลกับปากลําเซบั้งไฟ เขตตอนกลางของลุมแมน้ําโขงตอนลางจนถึงเขตไมลมแบง
แดนแกว พรมแดนระหวางประเทศลาวกับประเทศเวียดนามในปจจุบัน  
 ตํานานทองถิ่นของชาวบานเลาวา ภายหลังจากการสถาปนาองคพระธาตุพนมและบรรจุกระดูกสวน
หนาอกของพระพุทธเจา (พระอุรังคธาตุ) ตามคําทํานายของพระพุทธเจาเสร็จสิ้นลง เจาเมืองทั้งสามองคดังกลาว
จึงไดตัดสินใจยอมเสียสละชีวิตของตนเองเพื่อใหดวงวิญญาณของพวกตนอยูเฝารักษาองคพระธาตุพนมสืบไป 
โดยเจาโตงกวางผูเปนพี่ชายคนโตใชดาบฟนคอพระอนุชาทั้งสององคจนเสียชีวิต จากนั้นจึงใชดาบเลมเดียวกัน
ปาดคอตนเอง ตายเปนผีตามกันไปทั้งสามองค จากนั้นเปนตนมา ดวงวิญญาณของเจาสามองค จึงไดทําหนาที่
ปกปกษรักษาองคพระธาตุพนม อันเปนพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของ “พุทธศาสนสถาน” ที่สําคัญ และตั้งอยูบริเวณ
ศูนยกลางของลุมแมน้ําโขงตอนลางสืบมา นอกจากนี้ดวงวิญญาณของผีเจาสามองคยังคอยปกปองคุมครอง
ชาวบานที่อยูอาศัยในพื้นที่ “ลวงลุมน้ําโขง” ซึ่งเปนอาณาบริเวณโดยรอบขององคพระธาตุพนมใหอยูเย็นเปน
สุข มีผลผลิตขาวปลาอาหารอยางอุดมสมบูรณ ปราศจากเหตุเภทภัยตางๆ มานานนับหลายรอยป ชาวบานแถบ
ลุมแมน้ําโขงแหงนี้จึงถวายตัวเองเปนขาทาสบริวารเพื่อดูแลพระธาตุพนมเรียกกันวา “ขอยพระธาตุ” รวมทั้ง
กลายเปนลูกหลานที่ใหความเคารพนับถือและทําพิธีกรรมเลี้ยงหอ “เจาโตงกวาง” หรือผีเจาสามองคเปนประจํา
ทุกป สืบทอดกันมาจนถึงปจจุบัน 
 นอกจากนี้ “ลวง” ลุมน้ําโขงยังเกี่ยวเนื่องกับระบบนิเวศของแมน้ําโขงที่อาจเปลี่ยนแปลงในแตละ
ฤดูกาล บอยครั้งที่พ้ืนที่ลวงบางแหงเกิดดินตะกอนพัดพามา ทับถมจนกลายเปนเกาะหรือ “ดอน” อยูกลางแมน้ํา 



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

36 

เชน บริเวณ “หาดแห” ดังนั้นในปจจุบันนอกจากการหาปลาแลวชาวบานจึงตองปรับเปลี่ยนการใชพ้ืนที่ใน
บริเวณลวงดังกลาวเปนพื้นที่ทําสวนปลูกผักและปลูกยาสูบ การปรับตัวนี้เกิดขึ้นเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลง
ของลักษณะภูมิสัณฐานของลวงนั่นเอง พ้ืนที่บริเวณ “ลวงลุมน้ําโขง” ดังกลาวยังถือวา เปนศูนยกลางของการ
คมนาคมและการตั้งถิ่นฐานของชุมชนในลุมน้ําโขงตอนลางมาตั้งแตสมัยรัฐโบราณที่เรียกวา “อาณาจักรศรี
โคตรบูร” ดังปรากฏในเอกสารสําคัญคือ “ตํานานอุรังคธาตุ” ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับการเกิดสถานที่สําคัญทาง
ศาสนา เชน การกําเนิดพระธาตุพนม รวมทั้งการนําเสนอตําแหนงที่ต้ังอาณาบริเวณของรัฐโบราณ เชน เมืองศรี
โคตรบูร เมืองหนองหานหลวง เมืองหนองหานนอย เมืองอินทปฐนคร เมืองสาเกตหรือรอยเอ็จประตู เมืองกุรุน
ทนครหรืออโยธยา และเมืองจุฬนี เปนตน นอกจากนี้ตํานานยังกลาวถึงการเกิดแมน้ําสายสําคัญๆ ผานการ
กระทําของนาค เชน แมน้ําอู แมน้ําพิง แมน้ํางึม แมน้ําโขง แมน้ํามูลนทีและแมน้ําชีวายนที รวมทั้งตํานานยัง
แสดงถึงความสัมพันธระหวางผูคนที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุใหเช่ือมโยงกันผานความเชื่อทางพุทธ
ศาสนาที่สอดประสานและมีลักษณะประนีประนอมกับความเชื่อดั้งเดิม 
 การเปลี่ยนแปลงสําคัญที่สงผลตอการใชพ้ืนที่ในอาณาบริเวณลุมน้ําโขงตอนลางนี้ เกิดขึ้นในสมัย
การรุกเขามาของชาติยุโรปในพุทธศตวรรษที่ 24 เพื่อสถาปนาระบบการปกครองอาณานิคม การเขามาของ
ฝรั่งเศสทางดินแดนฝงซายแมน้ําโขงสรางความขัดแยงกับสยามเปนอยางมาก จนในที่สุดฝรั่งเศสไดบังคับให
รัฐบาลสยามลงนามในสนธิสัญญาเมื่อวันที่ 3 ตุลาคม พ.ศ. 2436 แมน้ําโขงจึงกลายเปน “เสนแบงพรมแดน” 
(Borderline) ที่สงผลใหอาณาเขตของประเทศลาวปรากฏตัวครั้งแรกใน “แผนที่” ของอาณานิคมฝรั่งเศส ตาม
สนธิสัญญาดังกลาวอาณาจักรสยามตองยกดินแดนฝงซายแมน้ําโขงและบรรดาเกาะทั้งหลายใหกับฝรั่งเศส 
รวมทั้งยอมใหฝงขวาของแมน้ําโขงตลอดระยะทาง 25 กิโลเมตรเปนเขตปลอดทหารและเขตปลอดภาษี (สุวิทย 
ฟกขาว. 2519:28-55) เหตุการณดังกลาวสงผลกระทบตอชุมชนบริเวณพรมแดนไทย-ลาวเปนอยางมาก 
โดยเฉพาะบริเวณพื้นที่ “ลวง” ลุมน้ําโขงถูกกําหนดเสนแบงพรมแดนลงใน “แผนที่” เกิดการสรางอํานาจทาง
การเมืองการปกครองตามแบบ “รัฐชาติสมัยใหม” เพื่อกีดกันและแบงแยกชุมชนออกเปน “พวกเขา” กับ “พวก
เรา” ในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขง 
 การตัดขาดเครือขายความสัมพันธของคนสองฝงดังกลาว แสดงใหเห็นถึงการใช “อํานาจรัฐ” ทับ
ซอนลงบนพื้นที่สาธารณะเดิมที่เคยเปน “อํานาจชุมชน” ในการจัดการพื้นที่ทั้งสองฝงแมน้ําโขง จนกระทั่งเมื่อ
รัฐบาลราชอาณาจักรลาวไดรับเอกราชจากประเทศฝรั่งเศสอยางสมบูรณ ในป พ.ศ. 2497 ความสัมพันธของ
พ้ืนที่ทางเศรษฐกิจและสังคมในบริเวณลวงลุมน้ําโขงชวงนี้ไดรับการผอนคลายลงกวาเดิม แตปญหาทาง
การเมืองภายในประเทศของลาวกลับวุนวายอีกครั้งเมื่อขบวนการคอมมิวนิสตของลาวไดตอตานรัฐบาลลาวที่
เขาขางสหรัฐอเมริกา (แกรนท อีแวนส. 2549 : 101) และนําไปสูการเปลี่ยนแปลงการปกครองเขาสูระบบสังคม
นิยมเมื่อป พ.ศ. 2518 

ชาวบานเลาวา ชวงการเปลี่ยนแปลงการปกครองของประเทศลาวไดสงผลกระทบตอชุมชนสองฝง
โขงอยางชัดเจนอีกครั้ง การปลดปลอยประเทศทําใหชาวบานน้ําลาวหนีไปหลบภัยอาศัยอยูกับญาติพ่ีนองใน



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

37 

หมูบานน้ําไทยทางฝงประเทศไทยและหมูบานใกลเคียงเปนจํานวนมาก มีการบังคับใช “อํานาจรัฐ” บริเวณ
พรมแดนอยางเขมขนดวยการออกกฎหมายและระเบียบกฎเกณฑโดยอางการรักษาความสงบและความมั่นคง
ของชาติ หรือเพื่อแกไขปญหาตางๆ ตามแนวพรมแดนตลอดลําน้ําโขง รวมทั้งการพยายามเขามาเก็บเกี่ยว
ผลประโยชนจากการใชพ้ืนที่รวมกันของคนทั้งสองรัฐชาติ เชน เก็บภาษีและคาผานขามแดน การจัดการ
ดังกลาวจึงเปนการมุงขยายฐานอํานาจของรัฐเขาสูการครอบคลุมผูคนและพื้นที่บริเวณพรมแดน 
 นอกจากนี้การเปลี่ยนแปลงจากนโยบายที่มีความแตกตางของระบบทางการเมืองการปกครองของ
แตละรัฐชาติ ทําใหคนในหมูบานทั้งสองเกิดความขัดแยง จากชาวบานที่เคยเปนเครือขายทางสังคมเดียวกันเกิด
ความรูสึกแบงแยกเปนพวกเขา-พวกเรา เกิดขาวเกี่ยวกับการทวงคืนดินแดนฝงขวาของแมน้ําโขงใหกลับมา
ผนวกรวมกับฝงซายเชนเดิม และรัฐชาติทั้งสองตางพยายามเขามามีสวนในการจัดการทรัพยากรในพื้นที่ลวงลุม
น้ําโขงจนเกิดกรณีพิพาทขึ้นหลายครั้ง โดยเฉพาะกรณีของ “หาดแห” ที่เปนที่ต้ังของพื้นที่ “ลวง” สําหรับการจับ
ปลาและเปนพื้นที่เพาะปลูกสําคัญกลางลําน้ําโขง เดิมหาดแหเปนพื้นที่ที่เกิดจากการทับถมกันของดินทรายและ
หินกรวด (ภาษาลาวเรียกวา “หินแห”) เมื่อตะกอนทับถมจนสูงขึ้นจึงกลายเปน “เกาะ” หรือ “ดอน” ความ
คลุมเครือของกรรมสิทธิ์ในหาดแหทําใหรัฐชาติทั้งสองตองการเขามาจัดสรรการใชพ้ืนที่และทรัพยากร หาดแห
จึงกลายเปนพื้นที่ถูกชวงชิง (Contested Space) จากอํานาจของรัฐ นายทุนและชุมชนในทองถิ่น เนื่องจาก
ปจจุบันหาดแหเปนเกาะดอนกลางแมน้ําโขงเพียงแหงเดียวที่ยังเปนพื้นที่ในอาณาบริเวณของประเทศไทย 
เพราะในอดีตมีกํานันบานน้ําไทยคนหนึ่งเคยนั่งเรือสํารวจเกาะดอนตางๆ บริเวณกลางลําน้ําโขงรวมกับ
เจาหนาที่ สปป.ลาว ในชวงเดือนพฤษภาคมเมื่อเริ่มเขาสูชวงน้ําหลาก ทําใหหาดแหไมไดโผลพนน้ําขึ้นมามาก
นัก เพียงแตเห็นปริ่มๆ เรี่ยอยูบนผิวน้ําโขงเทานั้น ทําใหเจาหนาที่ฝายลาวไมไดใสใจและบันทึกพื้นที่หาดแหลง
ไปในแผนที่วา เปนเกาะดอนกลางน้ําโขง ต้ังแตนั้นเปนตนมาหาดแหจึงตกเปนของรัฐไทยจากการตกสํารวจ
รองน้ําลึกและเกาะดอนตางๆ ในแมน้ําโขงในคราวนั้น ตอมารัฐไทยไดใหสัมปทานหินแหกับนายทุนเอกชนเขา
ไปใชประโยชนโดยใหชาวบานเปนแรงงานรับจางขุดหินแหขึ้นมาสงขายใหกับนายทุน  
 การสัมปทานดูดหินแหดังกลาว ไดสงผลกระทบตอระบบนิเวศในลวงแมน้ําโขงมากขึ้นเรื่อยๆ พ้ืนที่
ของหาดแหพังทลายเพราะหินและทรายในแมน้ําโขงไหลลงไปแทนที่บริเวณของหินแหที่ถูกขุดขึ้น ใน
ขณะเดียวกันการไหลลอยไปตามกระแสน้ําของดินและหินจากการสัมปทานไดสงผลกระทบตอการ
เปลี่ยนแปลงระบบนิเวศในลวงปลาที่แวดลอมหาดแห พรานปลาเริ่มประสบปญหาการไหลมองจับปลา 
เนื่องจากหินที่อยูในหาดถูกน้ําพัดพาไหลไปรวมกันในแมน้ําโขงกลายเปนอุปสรรคตอการไหลมอง อีกทั้งยัง
หวาดวิตกวาหากระบบนิเวศเปลี่ยนแปลงไปเรื่อยๆ เชนนี้อาจทําใหจํานวนปลาลดนอยลงได นอกจากนี้พ้ืนที่
บางสวนที่ยังคงเหลืออยูของหาดถูกน้ําพัดพาหายไปไดงาย เพราะการสัมปทานดูดหินทําลายสาหรายและหญาที่
เกาะเกี่ยวหินในหาดแห จนทําใหหินและดินถูกน้ําพัดพาไปจนขนาดของหาดแหเล็กลงไปเรื่อยๆ นอกจากนี้ยัง
ทําความเสียหายตอพ้ืนที่หาดและลวงบริเวณโดยรอบ ชาวบานเสียประโยชนมากกวาไดรับผลจากการสัมปทาน
อยางแทจริง ในเวลาตอมาชาวบานน้ําไทยประชุมกันเพื่อแสดงความคิดและหาทางออกในวิกฤตการณครั้งนี้



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

38 

รวมกัน จนในที่สุดชาวบานไดรวมตัวกันประทวงแลวมีมติใหรัฐบาลหยุดการใหสัมปทานหินแหกับเอกชน 
ดวยเกรงผลกระทบตอระบบนิเวศในลวงแมน้ําโขง และตองการอนุรักษหินแหเอาไวเปนสมบัติสวนรวมของ
หมูบาน จากการรวมตัวกันตอตานของชาวบานทําใหการสัมปทานยุติลง ทําใหหาดแหยังคงอยูเปนพื้นที่ทาง
เศรษฐกิจสําคัญของชาวบานน้ําไทยตอไป  
 ตอมาเกิดกรณีพิพาทแยงชิงพื้นที่หาดแหระหวางชาวบานน้ําไทยกับทางการประเทศลาวอีกครั้ง
ในชวงเดือนกันยายนป พ.ศ. 2540 โดยเจาหนาที่ สปป. ลาวไดเกณฑชาวบานหลายหมูบานประมาณ 300 คนนั่ง
เรอืประมาณ 20 ลํา มากับเจาหนาที่พรอมดวยอาวุธ เพื่อเขายึดหาดแหใหเปนของประเทศลาว แตถูกชาวบานน้ํา
ไทยที่รวมตัวกันประมาณกวา 200 คน ที่ตางเตรียมมีดพราและไมเปนอาวุธลงมาคุมเชิงเพื่อกันไมใหเรือจากลาว
มาจอดเทียบทาบนหาดแหได ชาวบานบอกวา ความขัดแยงครั้งนี้ถือเปน “ศึกสายเลือดในพื้นที่พรมแดน” ของ
ชุมชนสองฝงโขง เพราะตางมีระบบครอบครัวและเครือญาติหรือมีระบบความสัมพันธของโครงสรางทางสังคม
มาแตในอดีต ในที่สุดทั้งสองฝายไดเจรจาตกลงกันจึงทําใหเหตุการณสงบลง ปจจุบันชาวบานน้ําไทยสวนใหญ
ยังคงเดินทางไปทํามาหากินที่หาดแหเชนเคย รวมท้ังชุมชนสองหมูบานยังคงมีการจับปลาดวยการไหลมอง
รวมกันในบริเวณพื้นที่ “ลวง” ที่อยูบริเวณโดยรอบของหาดแหตอไป 
 

สรุปและการอภิปรายผล  
 จากการศึกษาผูวิจัยขอสรุปและอภิปรายผลใน 3 ประเด็นดังนี้ ประการแรก การกอตัวของ
ความสัมพันธในพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงบริเวณปากเซบั้งไฟและปากลํา
น้ําก่ํา ต้ังแตสมัยรัฐโบราณในชวงกอนการเกิดรัฐชาติสมัยใหม ผลการศึกษาพบวา ลุมน้ําโขงตอนลางอุดม
สมบูรณไปดวยทรัพยากรธรรมชาติเปนอยางมากทําใหความเปนลุมน้ําโขงตอนลางไมไดมีความหมายในเชิง
กายภาพเทานั้น หากแตเปน “พ้ืนที่สวนรวม” ที่มีความหลากหลายของระบบภูมินิเวศและความหลากหลายของ
กลุมชาติพันธุที่อาศัยอยูปะปนกัน จนเกิดเปน “ระบบนิเวศวัฒนธรรม” และเกิดการกอตัวของเครือขาย
ความสัมพันธในพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคมมาตั้งแตสมัยรัฐโบราณ จากเอกสารสําคัญ คือ “ตํานานอุรังคธาตุ” 
หรือตํานานกําเนิดพระธาตุพนมแสดงใหเห็นวา บริเวณนี้เคยเปนศูนยกลางการคมนาคมเชื่อมโยงเครือขายเมือง
ตางๆ ในลุมน้ําโขง ดวยการสรางพื้นที่ทางความคิด (Mental Space) ทางพุทธศาสนาประสานกับความเชื่อ
ดั้งเดิมเชื่อมโยงเปนเครือขายของแตละเมือง ในตํานานแสดงใหเห็นวา บริเวณพื้นที่ชุมชนสองฝงลุมน้ําโขง
ไมไดถูกตัดขาดแบงแยกออกจากกันอยางสิ้นเชิง   
 สวนความหมายของ “ลวง” ชาวบานอธิบายวาเปนพื้นที่ที่ปลาอยูอาศัยและเปนพื้นที่สําหรับการจับ
ปลา แตสิ่งสําคัญเมื่อกลาวถึงลวงในลุมน้ําโขง พรานปลาเกือบทุกคนตางหมายถึง “ลวง” สําหรับการไหลมอง
ในการหาปลา โดยเปน “พ้ืนที่ทางสังคม” (Social Space) ที่เปนพื้นที่สาธารณะและพื้นที่ “สิทธิสวนรวม” ของ
ชุมชนทั้งสองฝง เห็นไดจากการจัดการทรัพยากรในพื้นที่ของชุมชนที่มีความเสมอภาคดวยการจัด “คิว” หรือ
ลําดับในการไหลมองใหกับสมาชิกพรานปลาทุกคนโดยไมไดเลือกสัญชาติวาเปน “ไทยหรือลาว” แตถูก
เช่ือมโยงดวยระบบความสัมพันธของโครงสรางทางสังคมระหวางหมูบานน้ําลาวกับหมูบานไทย ที่ตางมี 



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

39 

“สํานึกทางประวัติรวมกัน” มีการจัดการทรัพยากรธรรมชาติในพื้นที่ “ลวง” รวมกัน รวมทั้งนับถือ “องคพระ
ธาตุพนม” และผีเจาโตงกวางหรือ “ผีลวง” ตัวเดียวกัน ดังนั้นชุมชนสองฝงลุมน้ําโขงบริเวณปากเซบั้งไฟและ
ปากน้ําก่ําเปนเสมือนหนึ่ง “ชุมชนเดียวกัน” มาแตในอดีต เปน “พ้ืนที่” (Space) ที่มองเห็นความสัมพันธกัน
ระหวาง “คนกับคน” “คนกับธรรมชาติ” และ “คนกับสิ่งเหนือธรรมชาติ” 
 ประการที่สอง การเปลี่ยนแปลงอันเนื่องมาจากการปะทะสังสรรคระหวางรัฐชาติสมัยใหมกับชุมชน
ในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขง บริเวณปากเซบั้งไฟและปากลําน้ําก่ํา ต้ังแตการเกิดรัฐชาติสมัยใหมเมื่อป พ.ศ. 2436 
จนถึงการเปลี่ยนแปลงการปกครองของประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาวในป พ.ศ. 2518 พบวา 
ความสัมพันธของชุมชนกอนที่ลาวกาวเขาสูการเปน “รัฐชาติสมัยใหม” และตกเปนอาณานิคมของฝรั่งเศส 
ชุมชนสองฝงลุมน้ําโขงมี “เสรีภาพทางดานสังคม” ไมมีการกําหนดพรมแดนเปนฝงซายฝงขวาของแมน้ําโขง 
ชาวบานสามารถเดินทางไปมาหาสูกันตามปกติ และมีองคพระธาตุพนมเปนศูนยรวมจิตใจที่สําคัญของผูคนใน
ดินแดนแหงนี้ จนกระทั่งเมื่อประเทศฝรั่งเศสไดขยายอิทธิพลเขาสูลาว จนนําไปสูการเกิดสงครามระหวางไทย
กับฝรั่งเศส ไทยตองยกดินแดนฝงซายแมน้ําโขงใหกับฝรั่งเศสตามสนธิสัญญาไทย-ฝรั่งเศส ฉบับวันที่ 3 ตุลาคม 
พ.ศ. 2436 ทําใหลาวปรากฏความมี “ตัวตนทางภูมิศาสตร” (Geo-body) เปนครั้งแรกบน “แผนที่” (Map) ของ
อาณานิคมของฝรั่งเศส ผลของสนธิสัญญาดังกลาวทําใหเกิด “การปะทะและการสังสรรค” ระหวาง “รัฐชาติ
สมัยใหม” กับชุมชนในการจัดการพื้นที่ เนื่องจากสยามเสียอํานาจอธิปไตยทั้งหมดในพื้นที่ฝงซายและเกาะดอน
ทั้งหมดในแมน้ําโขง รวมทั้งในทางปฏิบัติเจาหนาที่ฝรั่งเศสใช “อํานาจรัฐ” ตีความสนธิสัญญาวา แมน้ําโขงเปน
ของอาณานิคมฝรั่งเศส คนไทยที่ไปใชแมน้ําโขงถือวาเขาไปใน “เสนแบงเขตแดน” (Borderline) หรือดินแดน
ของฝรั่งเศส ที่ตองไดรับการอนุญาตและมีหนังสือเดินทางของฝรั่งเศส ปญหาอธิปไตยเหนือแมน้ําโขงจึงเกิดขึ้น
และสงกระทบตอการใชพ้ืนที่ “ลวง” ของชุมชน เสนแบงพรมแดนจากการเกิดรัฐชาติสมัยใหมผาลงใจกลาง
พ้ืนที่ “ลวง” จนตัดขาดความสัมพันธทางเศรษฐกิจและสังคมของคนในสองชุมชน แบงออกเปน “พวกเขา-พวก
เรา” อยางที่ไมเคยมีมากอน การไปหาปลาตามลวงในแมน้ําโขงถูกตีความวา ชาวบานทางฝงไทยกําลังรุกล้ํา
อาณาเขตของฝรั่งเศส ทําใหเกิดการจับกุมคุมขังชาวบานที่ลงไปในแมน้ําโขงเพื่อหาปลาในพื้นที่ลวง แต 
“อํานาจรัฐ” ทับซอนกับ “อํานาจชุมชน” ในชวงแรกเริ่มของรัฐชาติสมัยนี้ไมมีความเขมขนมากนัก เนื่องจาก
ปรากฏหลักฐานเฉพาะบริเวณพื้นที่ของเมืองสําคัญตามพรมแดนแมน้ําโขงเทานั้น 
 ตอมาเมื่อรัฐบาลราชอาณาจักรลาวไดรับเอกราชจากประเทศฝรั่งเศสอยางสมบูรณ เมื่อป พ.ศ. 2497 
(ค.ศ. 1954) ความสัมพันธของพื้นที่ในบริเวณลวงลุมน้ําโขงชวงนี้ ไดรับการผอนคลายลงกวาเดิม ชุมชนทั้งสอง
ฝงลุมน้ําโขงสามารถขามไปมาหาสูกันไดอยางปกติ พรานปลาในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงสามารถดํารงชีวิตดวยการ
ไหลมองในแมน้ํา รวมทั้งการเดินทางไปมาบริเวณพรมแดนไทย-ลาวไดตามปกติ จนกระทั่งเกิดการแบงแยก
ความสัมพันธอีกครั้ง อันเนื่องจากการเปลี่ยนแปลงการปกครองแบบสังคมนิยมของประเทศลาวในป พ.ศ. 2518 
(ค.ศ. 1975) ทําใหมีความแตกตางกันในระบบการเมืองการปกครองอยางชัดเจน จนเกิดความเขมงวดในการใช 
“อํานาจของรัฐ” ทับซอนลงบนพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงในบริเวณพรมแดนไทย-ลาวอีกครั้ง เชน การใชอํานาจรัฐใน



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

40 

การบังคับปกครองชาวบานเพื่อความมั่นคงทางการเมืองสรางความหวาดระแวงใหคนทั้งสองฝง พรานปลาที่ลง
ไปไหลมองในพื้นที่ลวงกลางแมน้ําโขงหลายคนถูกเขาใจผิดวา เปนคนหลบหนีขามพรมแดนหรือเปนฝาย
ตรงกันขาม ทําใหทหารหามไมใหชาวบานออกนอกบานหลังหกโมงเย็น พรานปลาหลายคนไมไดไปไหลมอง
เพราะกลางวันถูกเกณฑแรงงาน หรือถาหากอยากออกไปหาปลาจําเปนตองใหทหารนั่งเรือไปดวยเพื่อความ
ปลอดภัย ปรากฏการณดังกลาวทําใหพรานปลาหลายคนหยุดการหาปลา การทํามาหากินที่ฝดเคืองและการถูก
ตัดขาดออกจากพื้นที่ทางเศรษฐกิจสังคมของตนเองจากอํานาจรัฐที่ทับซอนพื้นที่ทํามาหากินของชาวบาน ทําให
ชาวบานสวนหนึ่งตัดสินใจหลบหนีขามพรมแดนมาเปนคน “ลาวพลัดถิ่น” ในบานน้ําไทย  
 นอกจากนี้อํานาจรัฐที่ทับซอนพื้นที่อํานาจชุมชนสองฝงยังสงผลใหมีการชวงชิงพื้นที่บริเวณ “ลวง” 
จากกลุมอํานาจตางๆ เห็นไดจากกรณีหาดแหที่ เดิมเปน “ลวง” กลางแมน้ําโขง กระทั่งมีขนาดสูงขึ้นจน
กลายเปนเกาะดอนกลางน้ําที่แวดลอมไปดวยลวงตางๆ ความอุดมสมบูรณของดินและหินแหที่มีความแข็งแรง
ทนทาน อีกทั้งจํานวนพันธุปลาที่อาศัยอยูแวดลอมพื้นที่ของลวง ทําใหพ้ืนที่บริเวณนี้ถูกชวงชิงจากรัฐ นายทุน
และชาวบาน ทั้งในกรณีที่รัฐใหสัมปทานหินแหแกนายทุน ชาวบานที่ตองการอนุรักษหินแหและเกรง
ผลกระทบจากการสัมปทานที่ทําลายลวง รวมทั้งการชวงชิงพื้นที่หาดแหระหวางรัฐลาวกับชาวบานในหมูบาน
น้ําไทยอีกดวย 
 ประการที่สาม ปฏิบัติการเพื่อปรับเปลี่ยนความสัมพันธจากการปะทะสังสรรคระหวางรัฐชาติ
สมัยใหมกับชุมชนในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงพบวา ชุมชนสองฝงลุมน้ําโขงตางมี “ปฏิบัติการ” หลายอยางเพื่อการ
ดํารงอยู (Resists) ในพื้นที่ลวงลุมน้ําโขงของชุมชนพรมแดนไทย-ลาวภายใตบริบทวัฒนธรรมขามพรมแดน 
เชน ประเด็นแรก คือ การสืบทอด “อํานาจผีเจาโตงกวาง” หรือผีเฮือนเจาสามองคเพื่อการดํารงอยูของพื้นที่ทาง
เศรษฐกิจและสังคมบริเวณลวงลุมน้ําโขง” เห็นไดวา ชาวบานบริเวณพื้นที่ “ลวงลุมน้ําโขงตอนลาง” ไดใชความ
เช่ือและพิธีกรรมเกี่ยวกับเจาเฮือนสามองคเปนปฏิบัติการสําคัญเพื่อการดํารงอยูของพื้นที่ทางเศรษฐกิจและ
สังคมของตนเองภายใตบริบทวัฒนธรรมขามพรมแดนในปจจุบัน ขอบขายอํานาจของเฮือนเจาสามองคแสดง
ใหเห็นเครือขายอํานาจของวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ที่ครอบคลุมพื้นที่ลวงลุมน้ําโขง ต้ังแตทางตอนเหนือแขวงหลวง
พระบาง ทางทิศตะวันออกของลําเซบั้งไฟไปจนถึงพรมแดนเวียดนาม ทางตอนใตแถบวัดพูจําปาสักไปจนถึง
พรมแดนกัมพูชา   
 ประเด็นที่สอง “สังคมพรานปลา” กับการสรางเครือขายความสัมพันธในพื้นที่ “ลวง” การจัดคิวไหล
มองเนนความเสมอภาคและให “สิทธิ” เทาเทียมระหวางพรานปลาดวยกันโดยไมเลือกวาเปนสัญชาติใดแลว ยัง
เปนชวงเวลาของการสรางความสัมพันธทางเศรษฐกิจและสังคมรวมกันอันเปนสวนหนึ่งของเครือขายสังคม
พรานปลา เพื่อเช่ือมโยงความสัมพันธทางเศรษฐกิจของคนใน “ลวงลุมน้ําโขง” เขาดวยกัน และประเด็นที่สาม 
คือ สิทธิชุมชนบริเวณ “ลวง” ลุมน้ําโขงกับการเขาถึงทรัพยากรในพื้นที่พรมแดนไทย-ลาว แสดงใหเห็นวา พ้ืนที่
ลวงไหลมองกลางน้ําโขงหรือบริเวณเกาะดอนที่รายลอมไปดวยพ้ืนที่ลวงปลา เปนพื้นที่ไดรับการใหความหมาย
จากคนทองถิ่นที่แบงปนใชทรัพยากรรวมกันวา เปน “สิทธิชุมชน” (Common property) ในการจัดการใชพ้ืนที่ 



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

41 

ที่มิไดจํากัดไวสําหรับพลเมืองรัฐชาติใดรัฐชาติหนึ่ง หากแตเปนการบงบอกวาใครเปนผูสามารถใชพ้ืนที่นี้ได
ขึ้นอยูกับการมี “สํานึกรวมของชุมชนในทองถิ่น” ดังเชน การใชพ้ืนที่ “ลวงลุมน้ําโขง” บริเวณหาดแหที่เกิดขึ้น
กอนการวาดเสนลงบนแผนที่ในบริเวณพรมแดน แสดงใหเห็นถึงพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนมี
ขอบเขตพื้นที่กวางขวางไมจํากัดอยูกับเสนพรมแดน และคนในทองถิ่นเทานั้นถึงทราบดีวา “พรมแดนทาง
สังคม” (Social Boundaries) ของตนเองมีขอบเขตอยูที่ใด 
 การขามพรมแดนไปมาหาสูกันของชุมชนสองฝงลุมน้ําโขง ยังดําเนินไปตามพื้นฐานทางสังคม
ประเพณีและวัฒนธรรมที่มีมาแตอดีต ในปจจุบันการทับซอนของอํานาจรัฐบริเวณพรมแดนไทย-ลาวยังคงมีอยู
แตไมไดหมายความวา ชาวบานทั้งหมดไดยอมจํานนตออํานาจรัฐเสมอไป หลายคนตางสรางกลยุทธบางอยาง
เพื่อ “แสดงตน” วา คงมีสิทธิในการจัดการกับพื้นที่นี้อยู ดังคํากลาวของชาวบานวา “แมน้ําโขงมันบแมนแต
ของเฮาผูเดียว มันเปนแมน้ําของทั้งสองชาติ” ดังนั้นชาวบานน้ําไทยสวนหนึ่งยังคงขามไปหาปลาทางฝงหมูบาน
น้ําลาว และชาวบานสวนมากมักขามพรมแดนอยางไมเปนทางการโดยหลบเลี่ยงกฎหมายโดยไมไดใหความ
สนใจและความสําคัญกับอํานาจของรัฐมากนัก ในหลายครั้งชาวบานไดอาศัยเสนรอยตอของอํานาจรัฐไทยกับ
ลาวในบริเวณพรมแดน ใหเปนประโยชนตอการสรางพื้นที่ของตัวเอง เชน การจับปลาในพื้นที่ “ลวง” กลางลํา
น้ําโขงหรือการขามแมน้ําเพื่อไปเก็บของปาในบริเวณปาของอีกฝงหนึ่ง ชาวบานตางบอกวา บริเวณดังกลาวเปน 
“สิทธิของชุมชน” ที่เคยปฏิบัติมาอยางตอเนื่องและยาวนานนับแตในอดีต บางคนถึงกับบอกวาพื้นที่บริเวณ 
“ลวง” ลุมน้ําโขงไมมีใครเปนเจาของ หรือ “No man’s land” คนทองถิ่นทั้งสองฝงโขงจึงรวมกันแบงปนใช
ทรัพยากร โดยไมมีการแบงตามสิทธิพลเมืองของรัฐชาติไทยหรือลาว แตขึ้นอยูกับ “สํานึกรวมของคนใน
ทองถิ่น” ที่รูดีวา “พ้ืนที่ทางเศรษฐกิจและสังคม” ของพวกตนมีขอบเขตมากนอยเพียงใด และอีกประการหนึ่ง
ผูวิจัยพบวา กระแสของ “ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม” จากฝงไทยไดแผขยายเขาไปครอบคลุมในพื้นที่อาณา
บริเวณพรมแดน เปนการ “เปดพื้นที่บริเวณลวงลุมน้ําโขง” ใหมีขอบเขตกวางขวางมากยิ่งขึ้นกวาเดิม เชน การ
จับปลาเพื่อการคา ทําใหชาวบานตางพัฒนาเทคนิควิธีการและอุปกรณของเครื่องมือจับปลาที่มีประสิทธิภาพ
มากยิ่งขึ้น จํานวน “พรานปลา” ในพื้นที่ลวงแตละแหงมีเพิ่มขึ้น สิ่งเหลานี้ไดสงผลตอปริมาณปลาที่ลดลง และ
ทําให “ลวง” ลุมน้ําโขงกลายเปน “พ้ืนที่ของการแขงขันและการชวงชิง” (Contested Space) มากยิ่งขึ้น 
 การที่แมน้ําโขงถูกทําใหเปนพรมแดนดวยการถูกขีดเสนแบงลงบน “แผนที่” ทําใหชุมชนทั้งสองฝง
ในประเทศไทยกับลาวเกิดการแบงเขาแบงเราตามแนวคิด “ตัวตนทางภูมิศาสตร” (Geo-body) ของธงชัย 
(Winichakul.  1998 : 164) รัฐชาติไดอาศัยความรูในการจัดการพื้นที่หรือภูมิศาสตรและสรางสถาบันทางสังคม
ตางๆ ขึ้นมารองรับอํานาจของตน สิ่งเหลานี้สงผลใหเกิดการใชพ้ืนที่ “อํานาจรัฐ” ทับซอนกับพื้นที่ “อํานาจ
ชุมชน” ในบริเวณลวงลุมน้ําโขงของหมูบานน้ําลาวและบานน้ําไทย อยางไรก็ตามปฏิบัติการของชาวบานได
แสดงการโตแยงออกมาในรูปแบบตางๆ เพื่อทําใหวัฒนธรรมขามพรมแดนยังคงดําเนินอยูตอไป รวมทั้งเปน
การ “สรางพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคม” ของตนใหมและลงทับซอนกับพื้นที่ “อํานาจรัฐ” อีกตอหนึ่ง แนวคิด
เรื่องพื้นที่ (Space) และพรมแดน (Boundary) ในงานวิจัยนี้แสดงใหเห็นวา พ้ืนที่ทั้งสาม คือ พ้ืนที่ทางกายภาพ 



วารสารมหาวิทยาลยัราชภัฏสกลนคร; ปท่ี 2 ฉบับท่ี 4 : กรกฎาคม – ธันวาคม 2553 
Rajabhat Sakon  Nakhon  University  Journal; 2(4) : July – December 2010 
 

42 

(Physical Space ) พ้ืนที่ภายใน (Mental Space) และพื้นที่ทางสังคม (Social Space) ตามแนวคิดของ Lefebvre 
ตางถูกเชื่อมโยงระหวางกันและไมมีขอบเขตของพรมแดนอยางชัดเจน แตขอบเขตของพื้นที่ดังกลาวขึ้นอยูกับ
ปฏิบัติการและเงื่อนไขตางๆ ของ “คนภายในทองถิ่น” ที่พยายามใหหลุดพนจากการจํากัดขอบเขตอํานาจของรัฐ 
เปน “การสรางพื้นที่ทางสังคม” ภายใตบริบทรัฐชาติสมัยใหมและวัฒนธรรมขามพรมแดนของชุมชนบริเวณ
พรมแดนไทย-ลาว และเปนการปรับตัวในพื้นที่เพื่อการดํารงอยูของพื้นที่ทางเศรษฐกิจและสังคม อํานาจรัฐจึง
ไมสามารถแบงแยกชุมชนสองฝงโขง “ปฏิบัติการ” ของชาวบานจึงเปนการโตแยงการมี “ตัวตนทางภูมิศาสตร” 
(Geo-body) ตามแผนที่ที่ถูกสรางขึ้นจากอํานาจของรัฐ อีกทั้งไมสามารถปดกั้นการเลื่อนไหลไปมาในการขาม
แมน้ําโขงของผูคนภายใตวัฒนธรรมขามพรมแดนในปจจุบัน ทําให “ลวง” ยังคงเปน “พ้ืนที่ทางเศรษฐกิจและ
สังคม” ของชุมชนลุมน้ําโขงสืบเนื่องตอไป 
 การวิจัยครั้งนี้ผูวิจัยขอเสนอแนะวา “กุญแจสําคัญ” ที่เปนกลไกในการสรางความสัมพันธอันดี อันมี
สวนชวยลดความขัดแยงและสรางความสัมพันธระหวางไทยกับลาว คือ กลไกความสัมพันธของทองถิ่นใน
ระดับชุมชนกับชุมชนไมใชในระดับรัฐชาติ เพราะจากการศึกษาพบวา เครือขายความสัมพันธในระดับชุมชนมี
รากฐานมาจากระบบครอบครัวและเครือญาติอันเปน “เสนใยทางวัฒนธรรม” ที่ยึดโยงความสัมพันธของผูคน
ทองถิ่นใน “พ้ืนที่” ใหเขาดวยกัน แมถูกเสนแบง “พรมแดน” ระหวางประเทศใหแยกออกจากกันก็ตาม 
 

เอกสารอางอิง  
แกรนท อีแวนส. (2549). ประวัติศาสตรสังเขปประเทศลาว ประเทศกลางแผนดินใหญเอเซียอาคเนย.  แปลโดย 

ดุษฎี เฮยมอน.  เชียงใหม  :  สํานักพิมพซิลคเวอคม.  
พิเศษ เจียจันทรพงษ. (2537). “บทนํา” ใน  อุรังคธาตุ (ตํานานพระธาตุพนม). พิมพครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : เรือน

แกวการพิมพ. 
สุวิทย ฟกขาว. (2519). ความสัมพันธระหวางไทยกับฝร่ังเศส ร.ศ. 112-126.  กรุงเทพฯ : คุรุสภา.  
Lefebvre, Henri. (1991). The Production of Space. Translated by Donnald Nicholson-Smith.USA  : 

Blackwell. 
Winichakul, Thongchai. (1998). Siam Mapped : A History of the Geo-body of a Nation. Chiang Mai : 

Silkworm Books.   

 
 
 
 




